
        
            
                
            
        

    
Khai Thị 

Hòa Thượng Tịnh Không Thuyết Giảng 

Cho Phật Tử Dự Phật Thất Trong Niệm Phật Ðường 



Rộng Mở Tâm Lượng 

Trong việc tu học Phật pháp, muốn tự nâng cao cảnh giới của chính mình, có rất nhiều 

phương pháp. Mở rộng tâm lượng là một trong các phương pháp, trong Ðại Thừa kinh 

điển, chúng ta thấy các vị Pháp Thân Ðại Sĩ, tức là những người đã minh tâm kiến 

tánh, tâm lượng của các ngài rộng lớn như hư không bao trùm khắp pháp giới. Chính 

vì thế cái nhìn của các ngài đối với tất cả chúng sanh trong hư không và các pháp giới 

đều bình đẳng. 

Thế nào là bình đẳng? Vô niệm là bình đẳng, còn có niệm là không bình đẳng. Phật 

trụ vô niệm, trong kinh Kim Cang có câu: “Ưng vô sở trụ, sở trụ vô trụ”. Vô trụ tức là 

Phật trụ, mà vô trụ là vô niệm. 

Chúng sanh trong chín pháp giới còn chỗ để trụ. Ví như Bồ Tát trụ ở cảnh giới Lục 

Ðộ.  Duyên  Giác  trụ  ở  Nhân  Duyên,  Thanh  Văn  trụ  ở  Tứ  Ðế,  ngạ  quỷ  ở  cảnh  giới 

tham, địa ngục trụ nơi sân, súc sanh trụ ở cảnh si mê. Tâm của tất cả các chúng sanh 

này đều còn chỗ để trụ, để dính mắc. Nói cách khác, tâm của chúng ta như thế nào thì 

cảnh giới của chúng ta như thế đó. Phàm phu chúng ta muốn trụ nơi cảnh giới vô trụ 

của Phật là điều không thể đạt được. Tuy nhiên Phật có truyền dạy cho chúng ta một 

phương pháp vô cùng thù thắng và tiện lợi để có thể dự vào cảnh giới vô trụ của các 

ngài, đó là pháp môn Niệm Phật. Bồ Tát trụ ở Lục Ðộ, quý vị đã được nâng cao hơn 

đẳng cấp của Bồ Tát. Thế nhưng tiếng niệm Phật của quý vị phải tương ưng. Thế nào 

gọi là tương ưng? Mỗi một tiếng niệm Phật, quý vị phải trải lòng từ bi của mình đến 

với tất cả chúng sanh trong hư không và lan rộng đến khắp pháp giới. Mỗi tiếng niệm 

Phật đều vì lợi ích cho chúng sanh, đều mang lòng muốn ban vui cứu khổ đến mọi 

loại. Có người hỏi: “Tiếng niệm Phật của chúng ta, thực tế có lan rộng đến hư không 

các pháp giới không?” Khẳng định là được. 

Trong kinh, Phật thường nói: “Tướng không rời tâm, tâm không rời tướng”; cái chân 

tâm của chúng ta nguyên gốc của nó rộng khắp hư không, trùm khắp pháp giới. Sở dĩ 

tiếng niệm Phật của chúng ta không hội nhập vào với hư không, vì chúng ta còn nhiều 

vọng tưởng, phân biệt và chấp trước làm chướng ngại bản năng tự nhiên của mình. 

Nếu âm ba của tiếng niệm hội nhập với âm ba của tâm (chơn tâm) lan rộng vào hư 

không, tiến sâu vào khắp pháp giới, cho dù chư Phật thuyết pháp ở xa xôi bất luận nơi 

nào, một khi tâm đã lắng đọng không còn chướng ngại, chúng ta vẫn có thể nghe được 

âm thanh lời pháp của các Ngài rất rõ ràng. Vì tâm từ bi của các ngài luôn trải rộng 

đến cõi Ta Bà này của chúng ta cũng như chúng sanh ở các pháp giới khác. Ðây là sự 

thật, không hề hư dối. Vậy thì âm ba của Phật có thể rộng khắp, âm ba của phàm phu 

chúng ta cũng có thể rộng khắp. Cho nên mở rộng tâm lượng trong pháp môn Niệm 

Phật là một phương pháp rất vi diệu, rất đặc biệt, thù thắng có thể khiến phàm phu 

trong một kiếp được bình đẳng thành Phật. 

Người thật sự biết niệm Phật, sự lợi ích, niềm an lạc mà họ đạt được, phàm phu chúng 

ta không thể nào hiểu thấu, họ cũng không thể giải thích rõ cho chúng ta, vì có giải 

thích chúng ta cũng không hiểu (giống như ai uống nước, tự người đó biết nóng hay 

lạnh, mùi vị ngọt, đắng ra sao). 

Nguyên tắc thuyết pháp của chư Phật cũng thế, những điều chúng sanh có thể hiểu 

được các Ngài mới nói, nếu không hiểu, tuyệt đối không nói. Tóm lại công phu Niệm 

Phật có đắc lực hay không, chúng ta có thể thấy, biết qua cảnh giới của tâm lượng và 

sắc  tướng  của  người  đó.  Một  khi  công  phu  niệm  Phật  đắc  lực  rồi,  chắc  chắn  trên 

gương mặt của quý vị luôn tỏa ra niềm vui an lạc, tự tại, trong đạo Phật gọi là “pháp 

hỷ sung mãn”. 



Pháp Môn Nhị Lực 

Quý vị được đọc kinh, sách, thường nghe nói đến những người tu hành chứng quả A 

La Hán  là hàng  Thánh  đã  đạt  đến  mức  chánh  định,  thân  tâm  an  ổn  không  còn  thối 

chuyển. Tất cả những người do công phu thiền định mà tâm không ô nhiễm chuyện 

buồn lo, thân xa lìa cảnh vui khổ của thế gian, đều được chứng nhập vào cảnh giới 

Tam Ma Ðịa tức là cảnh giới không còn sanh diệt. 

Phàm phu chúng ta nếu còn một phẩm vô minh chưa dứt đoạn, muốn chứng vào cảnh 

giới cao cấp này chỉ còn cách nương theo pháp môn niệm tiện lợi nhất, đó là Niệm 

Phật  Cầu  Sanh  Tịnh  Ðộ.  Chỉ  cần  sanh  về thế  giới  Tây  phương  Cực  Lạc,  quý  vị  sẽ 

chứng được cảnh Tam Ma Ðịa, tức là cảnh bất sanh bất diệt này. 

Sự chứng đắc này thật ra không phải hoàn toàn do ở công phu của chính mình mà do 

một phần Tha Lực của đức Phật A Di Ðà hỗ trợ, cho nên pháp môn Tịnh Ðộ còn gọi 

là “ pháp môn nhị lực”. Nói một cách rõ hơn, Tự Lực là năng lực của chính mình, y 

theo lời dạy của Phật mà niệm Phật để có thể hàng phục những tập khí. Một khi công 

phu niệm Phật thành khối, nhờ sức gia trì của Phật A Di Ðà sanh về thế giới Cực Lạc, 

vào được cảnh giới phương Tây gọi là Tha Lực. Pháp môn Nhị Lực này là một pháp 

môn duy nhất được chư Phật đề cập trong Tịnh Ðộ Tông. 

Ngoài sự chứng nhập vào cảnh Tam Ma Ðịa còn đạt nhất thiết Ðà La Ni. Ðà La Ni là 

tiếng Phạn, người Trung Hoa dịch là Tổng Trì. 

Tổng là hợp tất cả các pháp, Trì là giữ, làm theo tất cả giáo lý của Phật. Nói theo danh 

từ hiện nay Tổng Trì Ðà La Ni là “toàn bộ nguyên tắc dạy chúng ta làm tất cả điều 

thiện, xa lìa tất cả việc ác”. 

Hơm nay quý vị tựu về nơi này để niệm Phật cũng có thể gọi là Tổng Trì Ðà La Ni, 

bởi vì suốt một ngày một đêm chỉ duy nhất giữ câu A Di Ðà Phật, tất cả những vọng 

niệm suy nghĩ khác không còn nữa. Vọng niệm không còn thì những việc ác không 

thể xảy ra. Như vậy là xa lìa tất cả ác. Một câu vạn đức hồng danh, thiện pháp cao tột 

của thế gian và xuất thế gian, chúng ta chấp trì từng câu liên tiếp không ngừng để tăng 

trưởng thiện căn, đó là tất cả điều thiện. Ý nghĩa câu “đạt nhất thiết Ðà-la-ni” là như 

vậy. 

Khi bước chân vào Niệm Phật Ðường, quý vị đã đạt được nhất thiết đà la ni, nhưng 

vừa rời khỏi liền quên mất công phu niệm Phật! 

Tuy nhiên, nếu trong một tuần bảy ngày, quý vị có được một ngày chuyên nhất niệm 

Phật, đạt được tâm không sanh không diệt và nhất thiết đà la ni như vậy quý vị cũng 

đã giỏi lắm rồi. Mỗi tuần một ngày đến niệm Phật, niệm liên tiếp ba năm, công phu 

của quý vị thật đáng nể phục lắm. Nếu có thời giờ rỗi rảnh, mỗi ngày đều đến niệm 

Phật trong vòng ba năm thôi, quý vị sẽ thành Phật ngay. Bao nhiêu nghiệp tội trong vô 

lượng kiếp đều dứt sạch. 

Trong quyển “Vãng Sanh  Truyện”, những người niệm Phật được vãng sanh ngay ở 

kiếp  hiện  tại  này  của  chúng  ta  thật  nhiều  vô  số  kể.  Người  niệm  Phật  vãng  sanh  có 

nhiều hình thức, có người đứng, có người ngồi, tự mình biết trước giờ ra đi, không 

một chút bịnh hoạn, ra đi một cách vui vẻ, tự tại đẹp đẽ, trang nghiêm. Kết quả vãng 

sanh này đều do công phu niệm Phật chuyên cần. 



Niệm Phật Giải Trừ Nghiệp Chướng 

Pháp môn Tịnh Ðộ, một pháp môn hiện bày bốn chữ “tiện lợi dễ dàng” một cách rõ 

rệt. Nếu quý vị không hiểu được những lý luận trong kinh cũng không thành vấn đề, 

cũng vẫn có thể thành tựu. 

Nếu bảo “không cần hiểu nghĩa lý trong kinh, chỉ một lòng thành tâm niệm Phật mà 

có thể thành tựu”, vậy thì tôi vẫn phải giảng kinh thuyết pháp nữa để làm gì? Sở dĩ tôi 

vẫn phải mỗi ngày thuyết giảng không ngừng, đem những lời hay ý đẹp của đức Thế 

Tôn  ra  nói  là  mong  quý  vị  hiểu,  mong  quý  vị  giác  ngộ.  Bởi  quý  vị  đây  không  đủ 

phước báo, suốt ngày vọng tưởng, suy nghĩ lung tung. Vậy thì ai là người có đủ phước 

báo? Là những người thật thà, chất phác, suốt ngày chỉ ôm giữ một câu A Di Ðà Phật, 

việc gì cũng không nghĩ tưởng. Do đó, công phu niệm Phật của quý vị khi đã đến mức 

không còn mảy may vọng niệm, chỉ còn một câu A Di Ðà Phật, thì lúc đó Tam Tạng 

mười hai bộ kinh điển, mà Thế Tôn suốt 49 năm thuyết pháp đều là dư thừa. Quý vị 

cũng không cần đến nghe tôi giảng giải nữa. 

Cho nên Phật độ chúng sanh, có hai hạng người dễ độ nhất: 

-  Một  là  những  người  thượng  căn  lợi  trí, vừa  nghe qua  liền  thông  đạt,  liễu ngộ,  dứt 

sạch vọng niệm. 

- Hai là những người thật thà ngu dốt, họ không cần tìm hiểu nhiều, bảo họ niệm Phật 

là họ cứ ngoan ngoãn, thật tình chấp trì, không nghĩ tưởng điều gì ngoài niệm Phật. 

Thứ ba  là  những  người  lưng  chừng  thích  “khiêng  vác”  ôm  đồm,  tìm  hiểu  suy  nghĩ 

lung  tung.  Quý  vị  biết  không,  chúng  ta  thuộc  loại  người  thứ  ba  này  đó,  loại  người 

nhiều rắc rối. Cho nên đức Thế Tôn suốt 49 năm khó nhọc, mỗi ngày không ngừng 

nói pháp cũng vì những người nhiều rắc rối như chúng ta. Ngài phải đem pháp ly ác 

giảng nói tỉ mỉ ra cho chúng ta. 

Mong rằng sau khi quý vị đã hiểu rõ rồi thì phải biết buông xả, không có vọng niệm là 

người có đại phước báo, tuyệt đối không phải có nhiều tiền tài, có địa vị cao. Người 

có địa vị, tiền tài tuy được hưởng thụ đời sống vật chất, hưởng độ vài ba năm, sau khi 

chết rồi sẽ ra sao? Tam đồ, lục đạo phải chịu luân hồi, như thế có phải là phước đâu? 

Nếu tâm không chút vọng tưởng, suốt ngày chỉ tưởng câu A Di Ðà Phật, người này 

chỉ vài năm sau là đã thành Phật được rồi. Hiểu được như thế, quý vị mới biết công 

đức niệm Phật thật vô cùng thù thắng, không gì sánh bằng. Ðức Thế Tôn sở dĩ phải 

bày ra phương tiện nói ba thừa, chỉ vì muốn dẫn độ chúng sanh mà thôi. Mục đích duy 

nhất của Ngài là mong chúng ta một đời có thể thành Phật. 

Có người hồi nghi rằng: “Tôi rất ngu si, chậm hiểu, nghiệp chướng lại sâu dày, có thể 

thành Phật được không?” Trong kinh điển Phật thường nói: “Chỉ cần một câu danh 

hiệu Phật, có thể tiêu trừ 80 ức kiếp sanh tử tội nặng”, quý vị thử nghĩ xem, suốt ngày 

một đêm ở Niệm Phật Ðường, quý vị đã niệm được rất nhiều tiếng. Vậy thì tính xem, 

tội chướng của quý vị đã tiêu trừ bao nhiêu rồi. Ðiều này chắc thật không sai, vì lời 

Phật nói không hề hư dối, chắc chắn có hiệu quả tốt, không thể nghĩ bàn. 

Thế nhưng, vì sao nhiều người niệm Phật suốt ngày đêm mà nghiệp chướng vẫn còn 

đầy? Bởi vì nghiệp chướng của người này quá nhiều. Do đó công đức niệm Phật của 

một ngày đêm dù là giúp họ tiêu trừ đi rất nhiều mà vẫn chưa dứt sạch. Cho nên cần 

phải mỗi ngày đến niệm Phật, mỗi ngày giảm bớt thêm nghiệp chướng. 

Phật dạy chúng ta rằng: năng lực quan trọng nhất để giải trừ nghiệp chướng trong lúc 

niệm  Phật  là không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn. Với ba yếu  tố  này 

năng lực của không xen tạp mạnh nhất, nếu quý vị giữ được liên tục không gián đoạn 

trong ba năm, cho dù nghiệp chướng sâu dày bao nhiêu của vô lượng kiếp đều có thể 

giải  trừ hết. Làm  sao  để biết  được không  còn  nghiệp  chướng? Hãy  nhìn  lúc quý  vị 

vãng sanh, có thể ra đi bằng cách ngồi hoặc đứng rất tự tại. Sau khi sanh về cõi Tây 

Phương Cực Lạc, không phải trụ ở cảnh giới Phàm Thánh Ðồng Cư, cũng không phải 

trụ ở Tứ Ðộ Vãng Sanh mà dự vào hàng Thượng Phẩm vãng sanh. 

Câu “danh hiệu Phật giải trừ nghiệp chướng” thật là bất khả tư nghì. Cho nên Ngài Từ 

Vân Quán Ðảnh Pháp Sư trong lời chú giải của bộ Kinh Vô Lượng Thọ nói: “Chúng 

sanh  nào  từ  vô  lượng  kiếp  tạo  tội,  tạo  nghiệp  cực  ác,  cực  sâu  dày.  Bao  nhiêu  kinh 

luận,  tất  cả  các  sám  pháp  đều  không  thể  sám  trừ  được”.  Cuối  cùng  vẫn  còn  một 

phương pháp có thể cứu vãn, đó là phương pháp Niệm Phật. Cho thấy công đức niệm 

Phật thật là to lớn, thù thắng vô cùng. 



Pháp Môn Tịnh Ðộ 

Trong kinh điển chỉ dạy rất nhiều phương pháp để chúng ta đi vào, và những phương 

pháp như thế, không phải phương pháp nào cũng thích hợp với chúng ta cả. 

Muốn tu học, phải biết tự nhận rõ căn tánh của mình, trình độ lý giải của mình. Nói 

theo danh từ hiện nay là trình độ hiểu biết kèm theo khả năng trí nhớ. Vì hai yếu tố 

này có quan hệ mật thiết với hoàn cảnh sống và việc làm của chúng ta. Cho nên từ 

trong rất nhiều những phương pháp khác nhau, chúng ta phải chọn lấy một phương 

pháp  phù hợp nhất với điều kiện  của mình. Có như  vậy, việc  tu học mới mong đạt 

được kết quả dễ dàng. Tuy nhiên chúng ta tự mình rất khó biết phải hạ thủ công phu 

từ  đâu?  Làm  cách  nào  để  có  thể  lựa  chọn  phương  pháp.  Phật  nói  đến  tám  vạn  bốn 

ngàn  pháp  môn,  làm  sao  biết  được  pháp  môn  nào  là  thích  hợp.  Một  khi  lựa  chọn 

không đúng pháp môn, chẳng những dụng công nhiều, kết quả lại ít. Sự tu học khó 

nhọc ở thế gian này cũng chẳng được một phần công đức nào. Ðiều này rất thật, chính 

bởi tình trạng như vậy, cho nên đức Phật Thế Tôn mới vì chúng sanh thời Mạt Pháp 

này chỉ bày ra một con đường. Ðó là pháp môn Tịnh Ðộ, cũng là pháp môn của chư 

Phật giúp chúng ta lựa chọn. Thế nhưng pháp môn này cũng có rất nhiều phương pháp 

tu học. Tuy nhiên tất cả chư Phật đều nhất khẩu đồng thanh chỉ dạy và giúp chúng ta 

lựa chọn phương pháp “trì danh niệm Phật”. 

Trong Kinh Di Ðà dạy chúng ta trì danh niệm Phật. Kinh Vô Lượng Thọ cũng dạy 

chúng ta trì danh niệm Phật. Trong Quán Kinh Vô Lượng Thọ nói nhiều hơn, ngoài trì 

danh niệm Phật ra còn có Quán Tượng Niệm Phật, Quán Tưởng Niệm Phật. Như vậy 

chúng  ta  thấy  rõ  trong  ba  bộ  Kinh  Di  Ðà,  Vô  Lượng  Thọ,  Quán  Kinh,  Phật  đều 

khuyên chúng ta giữ phương pháp chấp trì danh hiệu Phật. Chính vì thế chúng tôi lựa 

chọn  và  đề  xướng  pháp  này.  Qua  phương  pháp  Trì  Danh  Niệm  Phật,  những  người 

được lợi ích rất nhiều, kết quả vãng sanh vô số kể. Nếu theo phương pháp này, chân 

chính tu hành sẽ rất gần kề với Hoa Nghiêm tam muội, lại hội đủ nguyên tắc hiện thực 

bách thiên tam muội. Thật là một pháp môn không thể nghĩ bàn, một pháp môn đơn 

giản, dễ dàng, chắc chắn, mau chóng. Chỉ cần buông xả vạn duyên, giữ chặt câu danh 

hiệu Phật niệm tới cùng. Một số người niệm Phật, công phu khong được đắc lực vì 

không  buông  xả  được  vạn  duyên,  tự  tạo  cho  mình  một  chướng  ngại  trầm  trọng. 

Chướng ngại này người khác không thể nào giúp. Chư Phật, Bồ Tát cũng không thể 

giúp. Nhất quyết phải do chính bản thân mình chịu buông xả, bất luận điều gì cũng 

không nên chấp giữ trong lòng, chỉ giữ một câu A Di Ðà Phật trong tâm, nương theo 

Phật mà niệm Phật, hiện tiền, tương lai chắc chắn thấy Phật. 



Tự Hành Hóa Tha 

Chư cổ đức thường nói: “Phát Bồ Ðề tâm, nhất hướng chuyên niệm câu A Di Ðà Phật 

là một pháp môn vô cùng thù thắng, mau chóng và chắc chắn”. Mau chóng ở chỗ nào? 

Trong Quán kinh nói: “Thị tâm thị Phật”, có nghĩa tâm này tức là Phật. 

Hai câu này vô cùng quan trọng và gồm thâu hết vô lượng vô biên các pháp môn mà 

tất cả chư Phật đã nói. “Thị tâm thị Phật” là nói về mặt lý. Nghĩa là tất cả chúng sanh 

đều có Tâm, Tâm của chúng sanh vô tình thì gọi là Pháp tâm. 

Phật  tâm  và  Pháp  tâm  là  một,  chẳng  phải  hai.  Thế  nhưng,  một  tâm  vì  sao  lại  biến 

thành hai hình tướng khác nhau? Bởi vì một bên có tự, có tưởng nên trở thành hữu 

tình,  ngược  lại  biến  thành  vô  tình  chúng  sanh.  Trong  Pháp  Tướng  Tông  nói  rất  rõ: 

“Tất cả chúng sanh bản lai là Phật” Vậy thì nguyên gốc đã là Phật, hiện giờ lại phát 

tâm niệm Phật, làm Phật. Có lý nào không thành Phật? Do đó, vấn đề then chốt để làm 

Phật  là phải  niệm  Phật,  vì  niệm  Phật  là phương  pháp  chính  yếu,  phương  pháp  trực 

tiếp. 

Câu hỏi đặt ra là: “Vì sao bảo chúng ta phải niệm Phật A Di Ðà mà không niệm danh 

hiệu các vị Phật khác?” Quý vị đọc Kinh Vô Lượng Thọ sẽ thấy rõ ràng. 

A Di Ðà Phật là quang trung chí tôn, Phật trung chí vương. Một vị tôn Phật vĩ đại với 

quả đức vô cùng mỹ mãn, cứu cánh và thiết thực mà tất cả mười phương chư Phật đều 

đồng thanh tán thán. 

Thưa quý vị, tất cả các pháp đều do tâm nghĩ tưởng mà sanh. Hôm nay đây, Tâm của 

chúng ta nghĩ đến Phật A Di Ðà, niệm Phật A Di Ðà, chúng ta sẽ làm Phật A Di Ðà. 

Lý do khuyên bảo quý vị không nghĩ tưởng điều gì ngoài sự nhất tâm chuyên niệm A 

Di Ðà Phật là như vậy. Hơn nữa trong Kinh Ðại Tạng đã nói rất rõ ràng đầy đủ là: 

“Nhất giải, nhất thiết giải”, nghĩa là khi chúng ta niệm một danh hiệu A Di Ðà Phật là 

niệm đủ mười phương ba đời tất cả chư Phật. Do đó đừng nên lo ngại hay phân biệt, 

chấp trước rằng niệm Phật này là bỏ Phật kia. Không phải thế. 

Sau khi chúng ta đã nhận định rõ ràng sự thật được rồi, kế tiếp là phải vững tâm bền 

chí, dũng mãnh dựa vào Phật thất trong Niệm Phật Ðường. 

Phương  pháp  rất  thường  nhắc  đến  trong  Niệm  Phật  Ðường  là:  “Tự  hành  hóa  tha” 

nghĩa là tự mình tu hành và lợi lạc, hóa độ người khác. Do đó cần phải vào Niệm Phật 

Ðường, cần phải cùng nhau tu tập. 



Niệm Phật Ðối Trị Vọng Tưởng 

Niệm  Phật  là phải  lấy kinh hành niệm  Phật  làm  chính, khi  nào  quý vị  mỏi  thì  ngồi 

xuống nghỉ ngơi. Giờ giấc ngủ nghỉ cố gắng giảm thiểu tới mức tối đa. Bởi vì ngủ là 

hôn trầm, người nào ngủ nhiều, chứng tỏ người đó còn nhiều hôn trầm. Hôn trầm là 

lạc vào vô minh. Nhiều vọng tưởng là trạo cử. Không riêng gì trong lúc niệm Phật, 

nếu làm việc mà hôn trầm hoặc trạo cử đều bị chướng ngại. Trong nhà Phật gọi hai 

thứ chướng ngại này là hôn trầm, trạo cử. 

Trạo cử là tâm xao xuyến, không định, bị nhiều vọng tưởng chi phối. 

Hôn trầm là u mê, không sáng suốt, ngủ gục. 

Bình thường chúng ta không thấy có vọng niệm, khi ngồi yên xuống, vọng niệm nổi 

lên rất nhiều. Có người cho là do niệm Phật. Thưa quý vị, không phải như thế, không 

phải do niệm Phật mà sanh nhiều vọng niệm. Thực tế trong lúc bình thường, chúng ta 

đã  có  rất  nhiều  vọng  niệm  rồi,  nhưng  chúng  ta  không  để  ý,  đến  khi  ngồi  yên  lặng 

xuống niệm Phật, muốn thu nhiếp tâm lại mới phát giác rõ ràng như thế thôi. 

Với hai loại chướng ngại này Phật có chỉ cho chúng ta phương pháp đối trị. 



Thứ nhất: Ðối trị vọng tưởng 

Nếu vọng tưởng nhiều dùng phương pháp Chỉ Tịnh, nghĩa là trụ ở một chỗ hoặc là trụ 

ở câu danh hiệu Phật hay niệm Phật ở trong tâm cũng được, nếu không niệm thành 

tiếng có thể lắng nghe người khác niệm, chỉ cần dụng tâm chuyên nhất, vọng niệm tự 

nhiên tan biến. Tuyệt đối không nên tạo tác thêm vọng niệm, nghĩa là đừng có ý nghĩ 

miễn cưỡng, dẹp tắt vọng tưởng. Nếu không, sẽ vọng tưởng tăng thêm vọng tưởng. 

Do đó vọng tưởng nhiều bao nhiêu cũng mặc kệ, đừng để ý làm gì, hãy dồn hết tinh 

thần,  ý  chí  tập  trung  vào  câu  danh  hiệu  Phật  hoặc  tập  trung  vào  quán  tưởng.  Quán 

tưởng điều gì đây? Tưởng hình Phật, đến tướng hảo của Phật. Tóm lại, cần phải tập 

trung  tinh  thần,  ý  chí  mới  có  thể  tiêu  trừ  được  vọng  tưởng.  Hầu  hết  tất  cả  những 

nguyên tắc dụng công đều nhằm mục đích tiêu trừ vọng tưởng, hôn trầm, tạp niệm để 

hồi phục lại bản tánh giác ngộ của mình. Nói chung trong nhà Phật, bất luận sử dụng 

công phu nào đều hy vọng đạt được ba mục đích này. 



Thứ hai: Phương pháp đối trị hôn trầm 

Nếu trong lúc ngồi niệm Phật bị hôn trầm, tốt hơn hết hãy đứng lên lạy Phật. Lạy Phật 

và kinh hành niệm Phật đối trị hôn trầm rất có hiệu quả. 

Lạy Phật làm cho tinh thần tỉnh thức. Trong lúc lạy Phật, điểm đặc biệt cần lưu ý là 

lạy Phật để sám hối. Bởi vì nghiệp chướng, tập khí của chúng ta rất là nặng nề, cho 

nên trong niệm Phật đường nhất là người sơ học, nếu mỗi ngày đạt tiêu chuẩn trên 300 

lạy là rất tốt, rất có lợi. 

Chúng ta thường nghe trong Ðại Thừa Kinh Ðiển nói rằng: Tu hành trong thời mạt 

pháp, Niệm Phật là pháp môn thù thắng nhất. Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni bày nói tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, đó không phải là bản ý của Ngài, chỉ vì ứng cơ thuyết pháp 

để dẫn độ chúng sanh mà thơi. 



Vãng Sanh Tây Phương 

Trong “Vãng Sanh Truyện” chúng ta thấy có rất nhiều người do công phu niệm Phật 

được vãng sanh rất tự tại, biết trước giờ giấc ra đi, không một chút bệnh hoạn, gương 

mặt lại tươi đẹp hơn lúc bình thường. 

Nhiều người không hiểu lại cho rằng: “Niệm Phật mới ba năm đã vãng sanh” là phải 

chết, ây da! Tôi sợ lắm, thôi thôi, đừng bảo tôi niệm Phật nữa. 

Những người có ý nghĩ như vậy, vì họ không hiểu được ý nghĩa, giá trị cao đẹp của sự 

vãng sanh, nên mới bị những suy nghĩ tham sống sợ chết, luyến tiếc trần cảnh để phải 

chịu trôi lăn mãi trong lục đạo luân hồi. 

Pháp môn Niệm Phật không có sinh tử, vãng sanh không phải là chết, vãng sanh là 

sống mà ra đi. Còn chết là không thể vãng sanh. Cho nên pháp môn này còn gọi là 

pháp môn “không sanh, không diệt”. Vì trong lúc vãng sanh quý vị rất tỉnh táo và thấy 

Phật tới rước rồi theo Phật ra đi. Lúc đó cái xác tạm bợ của thế gian này không còn 

dùng nữa. Sau khi lên đến cõi Tây Phương Cực Lạc quý vị sẽ được một thân tướng 

trang nghiêm đẹp đẽ y như đức Phật A Di Ðà. Như vậy tuyệt đối không phải chết. 

Cho  nên  tôi  thường  nói  với  quý  vị  rằng:  “Pháp  môn  này  là  pháp  môn  không  già, 

không bệnh, không chết”. Quý vị hãy yên tâm, dừng bước, lắng lòng nhất hướng mà 

chuyên niệm. Tôi nói đây là sự thật, chẳng phải dối gạt quý vị để làm gì, chỉ cần quý 

vị chuyên tâm niệm Phật, tới lúc tâm được thanh tịnh thì tất cả chuyện khổ đều không 

còn nữa, gương mặt lúc nào cũng tự tại vui cười, vì vui tươi nên không già. Người xưa 

có câu “ưu tư khiến cho người mau già”, lo buồn khiến quý vị rất dễ lão hóa. 

Hiện giờ chúng ta còn đang mang cái nghiệp báo thân này, sống chết không một chút 

tự do. Những lúc khổ quá, thọ mạng chưa hết, muốn chết mà vẫn phải sống, đến khi 

có phước báo nhiều rồi, muốn sống thêm vài năm để hưởng thụ nhưng thọ mạng đã 

dứt, chừng đó muốn sống vẫn phải chết. 

Do đó,  khi quý vị phát  tâm  niệm  Phật hoặc vào  Niệm  Phật Ðường niệm  Phật, thân 

tâm, thế giới, vạn duyên bên ngồi, tất cả đều buông xuống hết, chỉ còn câu hồng danh 

A Di  Ðà Phật với niềm  vui  đạo hạnh  tràn ngập  trong  lòng, đó gọi  là pháp  hỷ  sung 

mãn.  Sự chuyên  cần  tu  tập đến  lúc công phu  thành khối, quý vị  sẽ không  còn ràng 

buộc bởi cái khổ của bệnh già và chết, chừng đó sanh tử tự tại, muốn ra đi lúc nào tùy 

ý, muốn ở lại thế gian sống thêm vài ba năm cũng được. Lúc này cái sống của quý vị 

hoàn toàn mang ý nghĩa cao đẹp và tự biết mình sẽ phải làm những điều gì. 

Người đạt mức sanh tử tự tại là người hội đủ phước báo lên thế giới Tây Phương Cực 

Lạc để hưởng thụ. Họ không ra đi mà tình nguyện ở lại vì xét thấy còn rất nhiều người 

có  duyên  với mình, mình  phải  giúp  đỡ  họ, phải độ  cho  họ, hy vọng  có  thể dẫn dắt 

thêm nhiều người cùng nhau về Tây Phương. 

Lý  do  sống  chính  đáng  như  thế  tuyệt  đối  không  phải  vì  tham  sống  sợ  chết  hay  để 

hưởng thụ ở thế gian này. Thực ra sự hưởng thụ trên thế gian làm sao sánh bằng thế 

giới Cực Lạc ở Tây Phương! Cái nhà mà chúng ta cho là đẹp và sang trọng nhất, đối 

với người cõi Tây phương Cực Lạc họ không màng đến, bởi vì nhà cửa của họ ở là 

thất bảo cung điện, sàn nhà toàn bằng lưu ly (cẩm thạch), đường đi trải bằng vàng, 

thức ăn chỉ cần nghĩ đến liền hiện ra, đồ vật mọi thứ đều do tâm nghĩ tưởng mà hiện 

hình. 

Do tập khí ở thế gian nên có lúc khởi niệm ăn uống đến khi giác ngộ, thức ăn liền biến 

mất.  Cho  nên  nhà  ở  cõi  Tây  Phương  Cực  Lạc  trống  không,  sạch  sẽ  vô  cùng.  Và, 

không  cần  có nhà  bếp. Quý vị  thấy  cuộc sống như vậy  có  sung  sướng  không? Còn 

chúng ta đây, đồ đạc chất chứa đầy nhà, muốn dọn dẹp cho gọn gàng sạch sẽ cũng 

phải  mất  nhiều  thời giờ  và  phiền  phức  vô  cùng.  Cho  nên  người  niệm  Phật  đến  khi 

công phu thành tựu rồi, nếu xét thấy mình không đủ duyên hóa độ chúng sanh ở thế 

gian này họ đều mong sớm được lên Tây Phương Cực Lạc để hưởng phước. 

Sau  khi  lên  đến  thế  giới  Cực  Lạc  rồi,  mỗi  ngày  được  thấy  Phật,  được  cúng  dường 

mười vạn ức Phật. Trong kinh Di Ðà Phật nói mười vạn ức Phật, thực tế quý vị có thể 

cúng dường vô lượng hằng hà sa số Phật. Sở dĩ ngài nói ít hơn như vậy vì Phật rất từ 

bi, ngài biết sự tỉnh thức của chúng sanh còn rất hạn chế, lên đến đó rồi mà đôi lúc 

còn khởi tâm nghĩ nhớ về ngôi nhà cũ và những người thân còn ở thế gian. Do đó ngài 

mới phương tiện mà nói cúng dường con số ít hơn thực tế như vậy và bảo chúng ta 

còn thể trở lại thăm thế gian bất cứ lúc nào đều có thể được. 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  trang  nghiêm  đẹp  đẽ  như  thế.  Ði  đến  đâu  cũng  có 

những thành tựu tốt đẹp như thế. Vì sao chúng ta không tranh thủ đi sớm? Một pháp 

môn có thể thành tựu dễ dàng như vậy. Ðối với các vị Bồ Tát thành tựu ở những pháp 

môn khác, nếu không nhập vào cảnh giới này, đều cho là một pháp môn khó tin, khó 

hiểu. 

Cũng giống như chúng ta nói với mọi người rằng Niệm Phật Ðường là nơi rất tốt, rất 

thù thắng để tu tập. Họ nghe qua dễ gì tin ngay. Nhưng sau vài ngày đến đây niệm 

Phật rồi họ mới chịu tin. Một việc nhỏ ở thế gian này mà người đời còn không hiểu 

không tin được, nói gì đến cảnh giới thù thắng, viên mãn ở thế giới Tây Phương Cực 

Lạc. 

Từ chuyện nhỏ suy rộng đến chuyện lớn. Chúng ta có thể nhận thức được phần nào để 

tăng trưởng thêm niềm tin và thiện căn của mình hầu đem hết tâm nguyện của mình ra 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ. Chắc chắn sẽ được thành tựu. 



Tri Ân Báo Ân 

Hôm nay có vị đồng tu, đưa ra câu hỏi: “Làm cách nào để siêu độ thân bằng quyến 

thuộc của mình?” Cho thấy đây là một vấn đề quan trọng được nhiều người quan tâm 

đến. Những người đã chết, điều mong mỏi duy nhất và tha thiết của họ là trông nhờ sự 

giúp đỡ của con cháu. Do đó con cháu cần phải tu học Phật pháp. Theo đúng phương 

pháp của Phật đã dạy để tu hành. Ðây là cách thức giúp đỡ có hiệu quả nhất. 

Nhưng  trong  Phật  pháp  có  đến  8  vạn  4  ngàn  pháp  môn.  Pháp  môn  Trì  Danh  Niệm 

Phật là phương pháp dễ tu và mau chóng đạt kết quả nhất. Nếu quý vị thật sự phát tâm 

vì muốn cứu thân bằng quyến thuộc vĩnh viễn xa lìa ác đạo, quý vị phải mạnh dạn 

bước vào Niệm Phật Ðường, chân thật niệm Phật, đồng thời phải có tâm kiên cố. 

Trong cuộc sống, dẫu có nhiều bận rộn một tuần ít nhất quý vị phải đến Niệm Phật 

Ðường một ngày. Niệm Phật vì ai? Vì giúp đỡ thân bằng quyến thuộc hiện kiếp cũng 

như thân nhân nhiều đời nhiều kiếp đã qua. Công đức này thật to lớn vô cùng. 

Hiện nay trong Niệm Phật Ðường của chúng ta, mỗi tuần niệm Phật một lần 24 giờ. 

Một ngày như vậy, quý vị hãy buông xả thân tâm, vạn duyên thế giới bên ngoài. Dùng 

tấm lòng chân thành, thanh tịnh, từ bi. Ðồng thời với tâm niệm báo ân để niệm Phật. 

Ðược như thế việc niệm Phật của quý vị mới mong có kết quả tốt và nhất là đối với 

ông bà, tổ tiên, cha mẹ đã quá cố của quý vị được vô cùng lợi lạc, công đức của quý vị 

cũng thật là to lớn. 

Trong  đây  có  người  thắc  mắc:  “Làm  sao  biết  được  thân  bằng  quyến  thuộc  lúc  nào 

thoát khỏi ác đạo?” Xin thưa rằng: “Ngay lúc quý vị phát tâm chân thành niệm Phật, 

họ lập tức thoát khỏi ác đạo”. Bởi vì việc làm của quý vị chân thật, không giả dối thì 

liền được cảm ứng, chứ không phải chờ đến khi quý vị niệm Phật, đến lúc công phu 

thành khối họ mới được siêu thoát. Tuy nhiên nếu công phu của quý vị thành khối, 

nghĩa là không xen tạp, không gián đoạn, có thể gọi là “chứng tiểu quả” thì phước báo 

của họ sẽ được sanh lên thượng thiện đạo (trời, người, a tu la). Trường hợp công phu 

niệm Phật của quý vị không ngừng nâng cao thì thân bằng quyến thuộc của quý vị sẽ 

không bao giờ trở lại ác đạo. Ðến đây quý vị đã hiểu rõ hai mặt lý và sự của công đức 

niệm Phật rồi. Từ đây quý vị tự biết mình phải làm thế nào khi phát tâm niệm Phật để 

đền đáp công ơn sâu dầy đối với Cửu Huyền Thất Tổ, thân bằng quyến thuộc. 

Phát tâm niệm Phật là điều rất tốt. Tuy nhiên nếu không có ngoại duyên hỗ trợ, nghiệp 

chướng, tập khí của mình làm công phu không được đắc lực. 

Một Niệm Phật Ðường chân chính là một tăng thượng duyên giúp chúng ta tu hành, 

duyên này rất thù thắng. Hôm qua có một vị đồng tu người Mỹ đến nói với tôi rằng: 

“Tôi  vào  Niệm  Phật  Ðường,  thấy  chung  quanh  đều  có  hình  Phật,  khiến  tôi  có  cảm 

giác như chính mình cũng là Phật”. Cảm giác này thật sự không sai. 

Ðiểm thù thắng khác ở Niệm Phật Ðường là được mỗi ngày nghe giảng Kinh thuyết 

pháp. Sau khi nghe và hiểu được nghĩa lý trong kinh, siêng năng tu hành. Ðây gọi là 

“giải,  hạnh  tương  ưng”.  Nếu  một  Niệm  Phật  Ðường,  hằng  ngày  không  được  nghe 

giảng kinh thuyết pháp, người niệm Phật không thể nào giải hạnh tương ưng được. Ða 

số dễ lạc vào hình thức niệm Phật. Như vậy hiệu quả sẽ khác nhau xa lắm. 

Hiện nay có một số đạo tràng ở những nơi khác đến tham dự Phật thất và áp dụng 

phương thức niệm Phật ở đây vào đạo tràng của họ thật là quý hóa vô cùng. 

Tôi hi vọng mỗi đạo tràng ở những nơi khác đều có thể xây Niệm Phật  Ðường, hầu 

giúp  mọi  người  cùng  nhau  niệm  Phật.  Tuy  nhiên,  một  nhân  tố  cần  thiết  không  thể 

thiếu, đó là phải hiểu rõ lý lẽ. Muốn hiểu lý lẽ phải có người giảng kinh, thuyết pháp 

không gián đoạn. Nếu quý vị không tìm được người giảng pháp, có thể đến đạo tràng 

chúng tôi lấy băng về nghe, mỗi ngày nên mở băng nghe hai giờ đồng hồ. Như vậy, 

Niệm Phật Ðường của quý vị với chúng tôi không có khác. 

Công  phu  niệm  Phật  của  chúng  ta  một  khi  đã  thành  khối,  không  những  thân  bằng 

quyến thuộc của kiếp này, thậm chí đến nhiều đời kiếp trước mà chúng ta không biết 

hoặc  không  thể  nhớ,  họ  vẫn  được  siêu  độ.  Nghĩ  đến  việc  này,  nếu  chúng  ta  không 

siêng năng nỗ lực tu hành, chúng ta thật có lỗi với ông bà, tổ tiên, thân bằng quyến 

thuộc. Do đó khi vào niệm Phật, chúng ta phải mang tâm tri ân báo ân để niệm Phật. 

Chính cái tâm này là một động lực mạnh mẽ thúc đẩy chúng ta tinh tấn, dõng mãnh 

không ngừng. Hôm nay họ vẫn còn kẹt trong ác đạo, không có khả năng giải thoát nên 

họ hoàn toàn trông cậy ở chúng ta, những người hiểu Phật pháp, hiểu giáo lý, chân 

thật y giáo phụng hành. Khơng những giúp họ ra khỏi cảnh khổ, mọi tai kiếp hiện nay 

trên thế giới đều có thể giải hóa, có thể đạt đến chỗ quốc thái dân an như lời Phật nói. 

Cho nên niệm Phật không phải vì chính mình, mà vì thân bằng quyến thuộc, vì tất cả 

chúng sanh. 



Giữ Chánh Niệm Phục Ma Vương 

Ða số chúng ta đây đều biết, Phật có tướng hảo quang minh, Ma cũng có tướng hảo 

quang minh. Phước báo của Phật vô cùng to lớn, phước báo của Ma cũng không kém. 

Phật có hào quang kim sắc của Phật nhu hòa khiến cho chúng ta mỗi khi tiếp xúc đều 

có cảm giác nhẹ nhàng tươi mát, an ổn, vui vẻ, tự tại. Ma cũng có hào quang kim sắc, 

nhưng dưới ánh sáng chói lọi của Ma, con người sẽ cảm thấy sợ hãi không yên. Tóm 

lại, hào quang của Ma so với hào quang của Phật không có khác, chỉ khác ở chỗ sau 

khi con người tiếp xúc rồi có những cảm giác hoàn toàn trái ngược nhau. 

Làm thế nào để tránh khỏi ánh sáng của Ma? Không bị Ma tổn hại? Ðiều này hết sức 

quan trọng, quý vị không thể hiểu rõ. Phương pháp hữu hiệu nhất để đối phó: 

Quý vị phải luôn giữ Chánh Niệm. Khi giữ được chánh niệm, chẳng những Ma không 

thể làm tổn hại, ngược lại sanh lòng tôn kính và hộ pháp. 

Khi xưa, đức Phật Thích Ca Mâu Ni khi thị hiện tám tướng thành đạo, Ma Ba Tuần 

liền  đến  và  dùng  đủ  mọi  thủ  đoạn  uy  hiếp  cản  trở.  Ðức  Thế  Tôn  chánh  niệm  phân 

minh, như như bất động. Sau cùng Ma không còn cách nào để phá hại nữa, nên sanh 

lòng tôn kính, bái phục, nguyện làm hộ pháp cho Ngài. Do đó tâm niệm của chúng ta 

cần phải tương ưng với Giới - Ðịnh - Huệ, ba môn học, đây là phương thức quan trọng 

nhất để đối trị với sức cản trở, lay động của Ma. 

Những người nào dễ bị Ma làm tổn thương nhất? 

Xã hội ngày nay, những người tu học Phật pháp, đặc biệt là giới thanh niên, bị nhập 

Ma rất nhiều. Những ai thích có thần thông, cảm ứng đều dễ bị kết duyên với Ma. Ma 

sẽ lợi dụng nhược điểm đó của quý vị đến lay động quấy phá. Cho nên người tu học 

Phật pháp trong thời đại này cần phải có cảnh giác cao độ. 

Khi niệm Phật phải giữ tâm thật chân thật, không nên mong cầu cảm ứng. Trong kinh 

điển Phật dạy chúng ta như thế nào, chúng ta ngoan ngoãn làm theo. Ðiều gì Phật nói 

chúng ta không nên làm, chúng ta quyết định không làm. Phật dạy chúng ta vãng sanh 

Tây Phương Cực Lạc thì chúng ta cầu sanh Tịnh Ðộ. Phật bảo chúng ta liễu sanh tử, 

thoát khỏi luân hồi, chúng ta tuyệt đối không luyến tiếc với lục đạo. Thuận theo lời 

chỉ dạy của Phật, Ma sẽ không làm gì được đối với chúng ta. 

Giới  trẻ  ngày  nay  đa  số  vì  muốn  có  thần  thông,  có  cảm  ứng, nhưng  đâu  ngờ  đã  tự 

mình làm hư hoại hết cả tương lai tốt đẹp của chính mình. Thật là điều đáng tiếc vô 

cùng! Quý vị nên hết sức thận trọng, nhất là phải có sự cảnh tỉnh đối với con cháu, bà 

con quyến thuộc, bởi vì trong lúc quý vị khởi tâm mong cầu thần thông, cảm ứng, Ma 

liền có dịp giả hình dáng Bồ Tát, giả Phật Di Ðà đến mê hoặc và lừa gạt dẫn dắt quý 

vị đi theo. Nhiều vị đồng tu lo rằng: “Nhỡ khi lâm chung Ma giả Phật A Di Ðà đến 

rước thì sao? Nếu chúng ta không phân biệt được giữa Ma với Phật thì công phu niệm 

Phật nỗ lực tu hành bấy lâu sẽ chẳng còn!” 

Ðối  với  điều  này  xin  quý  vị  hãy  yên  tâm.  Ma  tuy  lừa  gạt  người,  nhưng  nhất  quyết 

chúng không thể giả dạng Bổn Tôn tức Phật A Di Ðà. Bởi vì Phật có Thần Hộ Pháp. 

Khi chúng ta phát tâm chân thật niệm Phật đều được các vị thần Hộ Pháp bảo hộ cho 

chúng ta, thần Hộ Pháp nhất quyết không dung thứ cho các lồi yêu ma quỷ quái giả 

mạo Bổn Tôn. Nếu chúng dám giả mạo sẽ bị tội nặng. Ngược lại nếu chúng giả dạng 

các vị Phật khác đến gạt quý vị, chúng không phạm tội. Cho nên quý vị niệm Phật A 

Di Ðà, đến lúc lâm chung nhất định phải chờ Phật A Di Ðà đến tiếp dẫn. Nếu thấy 

Phật  Thích  Ca,  Phật  Dược  Sư  đến  rước  đó  là  Ma  giả  dạng  đến  lừa  gạt.  Trong  tình 

trạng như vậy, quý vị phải tập trung tinh thần, nhất hướng chuyên niệm hồng danh A 

Di Ðà Phật, và mặc nhiên không thèm để ý đến, tức thời những hình ảnh đó sẽ tự biến 

mất. Những kiến thức này hết sức quan trọng, quý vị nên lưu ý. 

Người niệm Phật thỉnh thoảng mơ thấy Phật A Di Ðà, như vậy là công phu niệm Phật 

được cảm  ứng. Nếu  thường xuyên  thấy  Phật  thì  phải  cẩn  thận, coi  chừng  công  phu 

không đúng hoặc có vấn đề. Nhiều người hỏi: “Lúc mới niệm Phật tôi thường mơ thấy 

Phật A Di Ðà, tới nay, niệm Phật đã nhiều năm rồi, lại không hề thấy. Như vậy có 

phải tôi bị thối chuyển so với lúc ban đầu không?” Trả lời: “Cũng có thể thối chuyển”. 

Nếu không bị thối chuyển cũng không nên thường xuyên mơ thấy, thường xuyên mơ 

thấy là ma cảnh. Cho dù quả thật mơ thấy Phật cảnh hiện ra cũng không nên sanh tâm 

chấp trước, sanh tâm tham và vui mừng. 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  có  chỉ  dạy  cho  chúng  ta 

phương pháp đối phó với ma cảnh như sau: “Khi gặp cảnh giới hiện ra, phải giữ tâm 

không để ý đến, không tìm hiểu sâu vào”. Vì sao? Bởi vì khi Ma hiện ra có nghĩa là 

công phu của quý vị đã đạt tới mức khả quan, nếu không Ma cũng chẳng thèm tới để 

làm gì. Mục đích của chúng đến để chướng ngại, phá cho tan nát công phu tu tập và 

đạo tâm của quý vị. Cho nên ý nghĩa câu hồng danh A Di Ðà Phật giúp chúng ta giữ 

tâm như như bất động trước Ma cảnh rất quan trọng và rất tương quan mật thiết với 

công phu tu tập của chúng ta. 



Phát Tâm Bồ Ðề 

Nếu chúng ta muốn ngay trong một kiếp nầy thật sư thành tựu được công phu niệm 

Phật. Lúc xử thế, tiếp xúc với người, với vật, cái tâm duy nhất mà chúng ta cần phải 

có đó là CHÂN TÂM. 

Khi bị người khác lừa dối, hiếp đáp, chúng ta phải nghĩ như vầy: “Ðó là chuyện của 

họ, không dính dáng gì với tôi cả. Việc của tôi là phải dùng tâm chân thật đối xử lại. 

Vì sao? Bởi vì tôi quyết định trong một kiếp nầy phải cầu vãng sanh Tịnh Ðộ”. Làm 

thế nào để cầu sanh Tịnh Ðộ? Trong kinh Vô Lượng Thọ nói rất rõ: 

Phát Bồ Ðề Tâm, Nhất Hướng Niệm Phật. 

Nếu quý vị không phát Bồ Ðề tâm, chỉ nương vào nhất hướng chuyên niệm, kết quả 

không thể vãng sanh, xin quý vị nên thận trọng. 

Ngài Lý Bỉnh Nam nói: “Một vạn (10 ngàn) người niệm Phật, thật sự có thể vãng sanh 

chỉ vài ba người. Vì sao số người vãng sanh quá ít như thế? Vì không phát tâm Bồ Ðề 

nên tâm không thanh tịnh. Bởi tâm không thanh tịnh nên còn thị phi nhân ngã, tham, 

sân, si, mạn, nghi. Những thứ này không tương ứng với thế giới Cực Lạc một chút 

nào”. 

Tây  Phương  Cực  Lạc  là  nơi  câu  hội  của  chư  thượng  thiện  nhân  (chỗ  ở  của  những 

người  thiện  lành bậc nhất).  Cho  dù quý vị niệm  Phật  siêng năng  đến đâu hoặc  một 

ngày có thể niệm đến trăm ngàn lần, nhưng tâm của quý vị không thiện, làm sao có 

thể lên Tây Phương ở cùng chỗ của bậc thượng thiện nhân? Do đó phát Bồ Ðề tâm 

quan trọng hơn cả việc nhất hướng chuyên niệm là như vậy. Người thật sự phát Bồ Ðề 

tâm, khi lâm chung, một niệm hoặc mười niệm quyết định sẽ vãng sanh. Vì sao? Vì 

họ đã là người thượng thiện nhân rồi, đầy đủ phước đức rồi. Chỉ cần chợt khởi tâm 

muốn vãng sanh là được ngay. Cho nên những lời nói trong kinh điển, chúng ta cần 

phải lưu ý, suy ngẫm kỹ lưỡng, tuyệt đối không nên tụng niệm một cách hàm hồ. 

Ðoạn văn trên chúng ta nói đến CHÂN TÂM. CHÂN TÂM là Thể của Bồ Ðề tâm, kế 

tiếp nói Thâm Tín là DỤNG của Bồ Ðề tâm. 

Tự dụng đối với chính mình là luôn giữ tâm hiếu thiện hiếu đức (thích làm điều thiện, 

đức). Ðối với chúng sanh thì đại từ bi. Nhân từ, hiếu thiện hiếu đức là việc làm không 

thể miễn cưỡng hoặc làm cho có hình thức bên ngoài. Nó phải lưu xuất một cách tự 

nhiên từ bên trong ra. Cho nên người phát tâm Bồ Ðề, mỗi khi khởi tâm động niệm 

đều nghĩ đến việc làm lợi ích cho chúng sanh phá mê khai ngộ, thoát khỏi cảnh khổ 

được an vui. Không hề có một niệm nghĩ đến lợi ích cho cá nhân mình. Nếu còn một 

niệm ích kỷ tự lợi, là còn ngã chấp nặng nề, ngã chấp là gốc rễ của lục đạo luân hồi! 

Không bứng sạch gốc rễ này thì không có cách nào ra khỏi lục đạo. Cho nên ngay từ 

bây giờ, quý vị cần phải buông xả, phải nghĩ đến người khác, nghĩ đến chúng sanh, 

đến những người đang đau khổ, đang gặp nạn trên thế giới, tuyệt đối không nên nghĩ 

chuyện lợi ích cho riêng cá nhân mình nữa. 

Trong suốt thời gian thuyết pháp đã qua, tôi nhiều lần nhắc nhở quý vị phải phát Bồ 

Ðề tâm. Trong kinh điển, đức Thế Tôn cũng từng lập đi lập lại không biết bao nhiêu 

ngàn lần. Vì sao Thế Tôn không ngừng lập lại như vậy? Bởi vì chúng sanh vẫn còn 

chưa tỉnh thức, vẫn còn u mê. Thế Tôn vẫn phải lập đi lập lại một cách không mệt mỏi 

để kêu gọi chúng ta. Một khi quý vị phát khởi Bồ Ðề tâm, liền được chư Phật hộ trì. 

Vì tâm của chư Phật là tâm Bồ Ðề. Như vậy tâm của quý vị sẽ cùng với tâm của chư 

Phật không hề khác nhau. 





cover_image.jpg
hoa-thuong-tinh-
khong-khai-thi-
niem-phat-duong





